EDLY MILYON 1903

(3) Jana (3)

ו מדרש. למה נסמכה פרשת המנורה לפרשת הנשיאים? לפי שכשראה אהרן חנוכת הנשיחים חלשה דעתו שלא היה עחהם בחנוכה לא הוא ולא שבטו. א"ל הקב"ה, חייך, שלך גדול משלהם, שהקרבנות, כל זמן שבית המקדש קיים הם נוהגים ולא יותר, אצל הנרות לעולם. ומקשים הא גם הדלקת המנורה עתידה היא להבטל אחר חורבן בית אלקינו? ותירן הרמב"ן ז"ל, דזה חוזר משל הדלקת כר חנוכה, הנעשה ע"י כהנים בני אהרן. ולפע"ד נראה בעזהי"ת, דידוע כי המנורה מרמזת על תוה"ק כדכתיב, כר מלוה ותורה חור. וחיתא נש"ם (שנת דף קט"ו), דהתורה נחלקה לשבעה חלקים, ונסחך זה על הפסוק, חלבה עמודיה שבעה, כי ויהי בנסוע הוא ספר בפני עלמו, וא"כ ספר בחדבר נחשב לג' ספרים, וביחד עם ד' ספרים הנשארים עולים לשגעה, ושגעה הני המנורה ן והם כנגד שבעה ספרים של התוה"ק. ומעתה יובן מה שאמר לו הקב"ה, שלך גדול משלהם, כי הקרצנות רק בזמן שבית המקדש קיים הם מכפרים, אבל תורתנו הקדושה המרומזת בשבעת קני המכורה היא מכפרת בכל זמן לעולם.

JUL NAN PIED (2)

/ וזה מעשה המנורה מקשה זהכ עד ירכה עד פרהה (במדבר ה, ד). ואמרו חז"ל (במדב"ר טו, ג) נתקשה משה במעשה המנורה עד שהראה לו הקב"ה, ואף על פי כן לא ידע לעשותה עד שירדה מנורה טהורה מן השמים. והרמז בזה נראה כי המנורה רומות להשפעת, אגר תורה ובאמת לאוקמי גירסא סייעתא מן שמיא (מגילה ו, ב), ולא עוד אלא כמו שפירש הפלאה זצ"ל יגעתי ומצאתי (מגילה שם) כי אחרי כל היגיעה אינה באה אלא דרך מציאה, ולרמו על זה היה כן מעשה המנורה, שבאמת משה ובצלאל יגעו לעשותה, שעל כן כתוב ויעש מנורת זהב טהור, ובשכר יגיעה זאת מצאה אחר כן מן השמים.

עוד נראה בפסוק הנ"ל המנורה רומות לתלמיד חכם נושא אור התורה וכן הארון, וההבדל

כשבנו בית שני כמבואר בעזרא שהחזירו את כל ון במנחות כ״ח כ׳ שבית חשמונאי עשו מנורה

משפודין של מתכת (שכשר בדיעבד) העשירו עשאום של כסף חזרו והעשירו עשאום של זהב וזה נשאר עד חורכן בית שני נמצא שישראל עשו ד' מנורות שנים של זהב כדין ושנים

פ״ח. ב. ההעלתך וגו׳. יש בפרשה זו ד״פ

מנורה ב' מלאין וב' חסרין, וי"ל דהנה המנורה

שעשה משה היתה קיימת בכית ראשון כמ"ש

במנחות צ"ח ב' וכשעת החורבן נטלוהו כשדים

לבבל כמפורש בסוף ירמי׳ ומסתמא החזירוהו

כלי ביהמ"ק שהורידו לבבל והי׳ קיים עד ימי

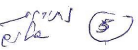
יונים שאו כנראה טמאוהו והשתמשו בו ונפסל

מהקרבה כמ"ש בע"ז נ"ב ב' גבי מזבח, ולכן

כשנצחו בית חשמונאי עשו מנורה חדשה כמ״ש

ביניהם כי הארון רמז לתלמיד חכם היושב בסתר חדרו בקודש הקדשים, מה שאין כוֹטְשׁכשרין רק בדיעבד וי״ל דכנגדן כחיב ד״פ המנורה מחוץ לפרכת הן המה התלמידי חכמים מנובה שנים מלאין ושנים חסרין. היוצאים מחדר הוראתם להאיר לרבים ולזכותם, רזו העבודה היותר קשה כי אי אפשר בלא מקטריגים. אך באמת טובה יוצאת לו מזה כי על ידי כך הוא משתלם. כמו שפירש החתם סופר ז"ל ותבט עיני בשורי (תהלים צב, יב). וכמו כן המנורה מקשה היא מכין עליה בקורנס עד ירכה הן תלמידי חכמים גדולים, עד פרחה היינו פרחי כהונה צעירי תלמידי חכמים, אך באמת על ידי המקשה הזה נגמר הכלי וזו כמראה אשר הראה ה' את משה (במדבר שם), אשר הרבה היה לו לסבול מהני דמצערי רבנן, כו עשה את המנורה.

> ויאמך אליהם משה עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם. - וקשה להבין לכאורה הלשון הזה עמדו ואשמעה מה יצוה שאין אנו מוצאים כדוגמתו בשום מקום. ושמעתי ביאור עפ"י מעשה שהיה אצל הבעש"ט ז"ל, שהיה מנהגו להאריך הרבה בתפלת שמונה עשרה, ובפרט בשבת ויו״ט שהיה מאריך ביותר. וקרה פעם אחת שעמד בתפלה, והיו מן התלמידים בני החבריא קדישא שלו, שהלכו לעשות קידוש מחמת שהיה להם חולשת הלב, ובינתיים הבעש"ט גמר השמ"ע. וכשחורו התלמידים וראו שהבעש"ט כבר עקר רגליו מן השמ"ע, היה להם חולשת הדעת מזה שהלכו. ושאל אותו תלמיד אחד מה טעם קיצר היום בתפלתו וגמר קודם ממנהגו תמיד. וענה להם שבשעה שהם עמו בביהמ"ד יש לו כח להתפלל ולעלות בתפלותיו מרקיע לרקיע, מחמת שיש לו גם הכח שלהם, כמו בדרך משל שאם רוצה אדם להושיט ידו למקום גבוה הוא קושר מקל במקל עד שהוא נעשה למקל ארוך ויכול להגיע בו למרחוק לדבר שהוא רוצה להגיע אליו. זכן גם אם הם נמצאים בפה בביהמד"ר הוא יכול בזכותם להגיע למקום גבוה בעולמות העליונים אבל מכיון שהלכו נטלו ממנו כח זה וממילא לא יכול להאריך. ואמר אתם עומדים שזה כוונת הפסוק עמדו ואשמעה מה יצוה ה'. שאם אתם עומדים 🕻 🗸 כאן אשמעה מה יצוה, שכחו של משה הוא בזכות ישראל ועי"ז שבו כלולים נשמות כל ישראל.



וביום הקים את המשכן כסה הענן את המשכן לאהל העדות ובערב יהיה על המשכן כמראה אש עד בקר כן יהיה תמיד וגו' על פי ה' יחנו ועל פי ח' יסעו. הנה התוה"ק היא נצחית ומלמדת ליהודי את דרך ה', ויש לבאר מה הנצחיות בפרשה זו ומהי דרך ה' שיש ללמוד ממנה.

וי"ל שיום הקים את המשכן מרמז על המשכן. הפרטי אהל שיכן באדם, כמד"כ ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם, בתוכו לא נאמר אלא בתוכם בתוך כל אחד ואחד, שהוא ציווי השי"ת שכל יהודי יקים בעצמו בית המקדש מקום להשראת השכינה. וזהו שנאמר וביום הקים את המשכן לשון נסתר, ולא כתיב וביום הקים משה את המשכן, דקאי על כל יחיד הבונה את משכנו הפרטי. וביום הקים את המשכן כיסה הענן את המשכן, כאשר יהודי מקים את משכנו מיד קמים עליו נסיונות בבחי' ענן המורה על הסתר וחשכות. ובערב יהיה על המשכן כמראה אש, ערב הוא זמן התגברות החומריות והתאוות שהיצה"ר בוער בו כמראה אש. ועל יהודי לדעת שכל זה הוא נסיונות החיים, כמרומז בהמשך הפסוק ע כן יהיה תמיד הענן יכסנו ומראה אש לילה, שכר הוא הסדר תמיד בכל ימי חייו של יהודי שעובר תמיד נסיונות של הסתר ושל אש היצה"ר. ולפי העלות העגן מעל האהל ואחרי כן יסעו בני ישראל, שיהודי ידע שכל אלו הנסיונות מוליכים אותו לקראת הטוב, שכאשר תסתלק החשכות, בעת העלות הענן, אחרי כן יסעו בני ישראל, או יסע ויעלה ממדרגה למדרגה, החשכות מביאה אח"כ לאור גדול. וכמשאחז"ל (אבות פ"ה) עשרה נסיונות נתנסה אברהם אבינו ועמד בכולן, שלכל השגותיו ומדרגותיו הגיע אברהם אבינו ע"י הנסיונות שעברו ) עליו. וכן איתא במדרש (ב"ר פנ"ה) עה"פ והא'

נסה את אברהם, שמביא ע"ז מאה"כ (תהלים ס)
נתת ליראיך נס להתנוסס, נס מלשון נסיון, נסיון
אחר נסיון, שהם עוברים תדיר נסיונות, וכן גס הוא
מלשון גדולה, כנס הזה של ספינה שהוא גבוה מאד
ונראה למרחוק, בשביל לנסותן ולגדלן בעולם, שכדי
להעלותם למדרגות עליונות הרי הם צריכים לעבור
נסיונות. וזאת מלמדת התורה בפרשה זו, שכן יהיה
תמיד הענן יכסנו ומראה אש לילה, זהו סדר החיים
של יהודי, חיים הרצופים נסיון אחר נסיון, אך כל
זה מביא לנתת ליראיך נס להתנוסס, שלפי העלות
להענן מעל המשכן, כאשר מסתלק החשך, יסעו בני
ישראל, או אז מתחיל הוא לנסוע ולהתעלות
למדרגות גבוהות.

עוד מרומז בפרשה זו על דרך עבודת ה'. דהנה בחייו של יהודי יש זמנים מאירים ויש זמנים ) | חשוכים, וע<u>ל יהודי</u> לדעת שחשיכה כאורה הכל בהשגחה עליונה, וגם בזמנים החשוכים יש ליהודי יעוד ותפקיד וסדר עבודה כמו בזמנים המאירים, וכאשר כיסה העגן על המשכן, שהקב"ה מכסה עליו בהסתר וחשכות, הדרך אז לעמוד על משמרתו לעבוד להשי"ת מתוך הסתר וחשכות אך לא ללכת קדימה, ${\mathcal N}$ כמאה"כ (קהלת ב) והכסיל בחשך הולך, הכסיל רוצה גם בחשך להיות הולך, אך האמת שאי אפשר להיות הולך בחשר אלא אז צריר רק לשמור שלא יפול. בעת שהענן מכסה ויהודי שרוי בהסתר וחשכות היעוד והתפקיד אז יחנו בני ישראל ולא יסעוק. שיקבל את ההנהגה העליונה שהקב"ה רוצה מְמנוּ עתה שיעבדנו מתוך הסתר פנים. וכל' הכתוב ובהאריך הענן על המשכן ימים רבים ושמרו בני ישראל את משמרת ה' ולא יסעו, בעת יאריך הענן ראז רק ושמרו את משמרת ה', ישמור על התפקיד שהקב"ה דורש ממנו עתה לעובדו מתוך חשכות,

אפל לא יסעו שאין זה הזמן ללכת ולעלות. ולפי העלות הענן מעל האהל ואחרי כן יסעו, כאשר מסתלק הענן והשי"ת מאיר לו שוב אז הזמן לנסוע מסתלק הענן והשי"ת מאיר לו שוב אז הזמן לנסוע לילכת כמה שיותר ולהתעלות ממדרגה למדרגה. על פי ה' יחנו ועל פי ה' יסעו, הכל הוא בהנהגה עליונה, יש שהקב"ה רוצה שיעבדוהו מתוך חשך ויש שהוא רוצה שיעבדוהו מתוך אור. וגם בעת שכסה הענן על כל מציאותו ידע יהודי שאין זה שכסה הענן על כל מציאותו ידע יהודי שאין זה מאליו אלא הקב"ה מנהיג זאת, שתובעים ממנו עתה מז השמים עבודה כזאת מתוך כיסוי הענן.

אַפַּה הַפּּחֲנוֹת הַפּּסֶר...וְהִיוּ לְדְּ לְמַכְּרָא הְעָדָה וּלְמַפַּע אֶת הַפַּחֲנוֹת - Make yourself two silyer trumpets...they shall be used by you to summon the congregation and to announce the departure of the camps. There are two ways in which people become bound as a group—as a community, a society, or a nation. The first is when they tace a common enemy: They band together for mutual protection, knowing that only by so doing can they survive. This phenomenon extends far beyond Homo sapiens. Animals, too, come together in herds or flocks to defend themselves against predators. Such a group is a machaneh—a camp, a defensive formation.

There is a quite different form of association. People can come together because they share a vision, an aspiration, a set of ideals. This is the meaning of edah, a congregation. Edah is related to the word ed, a witness. An edah is not a defensive formation but a creative one. People join to do U together what none of them could achieve alone. A society built around a shared project, a vision of the common good, is not a machaneh but an edah—not a camp, but a congregation.

These are not just two types of groups, but in the most profound sense, two different ways of existing and relating to the world. A camp is brought into being by what happens to it from the outside.

A congregation comes into existence by internal decision. The former is reactive, the latter proac-( $\zeta$  tive. The first is a response to what has happened to the group in the past. The second represents what the group seeks to achieve in the future. Whereas camps exist even in the animal kingdom, congregations are uniquely human. They flow from the human ability to think, speak, communicate, envision a society different from any that has existed in the past, and to collaborate to bring it about.

Jews are a people in both these two quite different ways. Our ancestors became a machaneh in  $\sqrt{}$  Egypt, forged together in the crucible of slavery and suffering. They were different. They were not Egyptians. They were Hebrews—a word which means "on the other side, an outsider."

Ever since, Jews have known that we are thrown together by circumstance. We share a history all too often written in tears. This is the covenant of fate. This is not a purely negative phenomenon. It gives rise to a powerful sense that we are part of a single story—that what we have in common is stronger than the things that separate us. Our fate does not distinguish between aristocrats and common folk, between rich and poor, between a prince garbed in the royal purple and the pauner

begging from door to door, between the pietist and the assimilationist. Even though we speak a plethora of languages, even though we are inhabitants of different lands, we still share the same fate. If the Jew in the hovel is beaten, then the security of the Jew in the palace is endangered. Donot think that you, of all the Jews, will escape with your life by being in the king's palace (Es. 4:13).

It leads also to a sense of shared suffering. When we pray for the recovery of a sick person, we do so "among all the sick of Israel." When we comfort a mourner, we do so "among all the other mourners of Zion and Jerusalem." We weep together. We celebrate together. This in turn leads to shared responsibility: "All Israel are sureties for one another." And this leads to collective action in %6 the field of welfare, charity and deeds of loving kindness. As Maimonides puts it: All Israelites and those who have attached themselves to them are to one another like brothers, as it is said, You are children of the Lord your God (Deut. 14: 1). If brother shows no compassion to brother, who then will? To whom shall the poor of Israel raise their eyes? To the heathens who hate and persecute them? Their eyes are therefore lifted to their brothers (Hilchos Matnos Aniyim 10:2).

All these are dimensions of the covenant of fate, born in the experience of slavery in Egypt. But there is an additional element of Jewish identity: the covenant of destiny (brit ye'ud)—entered into at Mount Sinai. This defines the people Israel not as the object of persecution but the subject of a unique vocation, to become a kingdom of priests and a holy nation (Ex. 19:6). Under this covenant, the Jewish people is defined not by what others do to it, but by the task it has undertaken, the role it has chosen to play in history. The Israelites did not choose to become slaves in Egypt. That was a fate thrust upon them by someone else. They did, however, choose to become God's people at Sinai when they said, We will do and obey (Ex. 24:7).

Destiny, call, vocation, purpose, task: these create not a machaneh but an edah, not a camp but a congregation. (Rabbi Jonathan Sacks Summary of Kol Dodi Dofek)

The Jewish people constitute an edah when they are united in acknowledging and loving God, and when they have a shared desire to live a sanctified life. In such times they form an edah not because they take pride in their intellectuals, scientific geniuses, or inspired authors. Their edah is distinguished by virtue of its embrace of the prophets, tannaim, amoraim, and other holy and heroic people who forged the character of the nation of Israel. When constituting such an edah, the Jewish nation is recognized for its holiness, ethical purity, humility, eternity and nobility of spirit. In all these ways it sanctifies its physical existence in relation to both man and God. In such times, Adas Yisrael is bathed in a sea of divine light, an ocean of eternal radiance, from which God's Shechinah emerges. Blessed are the leaders who are privileged to stand at the head of such an entity, filled with tranquility, joy and spiritual fulfillment in leading the Jewish people in accordance with the Torah of Israel and the mesorah of its forefathers!

There are also times when Jews come together as a machaneh—whether out of the fear of an Amalek or a Haman, or because it is impossible for them to assimilate. Such is the case in our own time, when our sanctity is diminished, Shabbos is in exile, Jewish family life is under assault, and our past spiritual glory is in tatters. We are bereft of the ancient commitment to spirituality that

4

0

united us in the past. Today we are forced to invoke intellectual and pragmatic considerations for Jewish solidarity, such as fear of the enemy who despises us, or shared economic interests that often entail a disregard for the *mitzvos*. But such things by themselves cannot bind our camp together in lasting fashion. Yes, it is true that some of us come together occasionally for the sake of mutual protection, but this has no staying power, for there is no strong group identity. Proof can be found in the dismal failure of American Jewry when it comes to its organizational life. How much ink has been spilled, how many quills have been broken, how much energy and effort expended in attempting to consolidate the Jews in this country into a single entity! It is all to no avail.

Where there is no shared spiritual vision, fear and trepidation are the only recourse to bring people together. But fear is a negative emotion, utterly incapable of building a lasting unity. Even though a machaneh might be formed on an emergency basis, its internal divisions will always resurface once the danger has passed. The only unity among Jews that can persist over time is the unity of an edah, which, like a tribbur or kahal, is characterized not by shared fear or anxiety, but by a collective spiritual goal and purpose. (Rabbi Basil Herring Summary of Yahrzeit Derashah, 1943: Divrei Haray, pp. 43-45)

תניב (יא, ד) והאספסף אשר בקרבו המאוו תאוה וישבו ויבכו גם בני ישראל אמרו מי יאכלנו בשר. וידוע מה דאימא ספה"ק (עי' בביכורי אביב ובשפ"א) בפירוש מאוו תאוה, שבאמת לא היה להם תאוה, רק מאוו שיהיה להם תאוה, כי באמת באכלם

את המן הרי מדככו גופס שלא יהיה להם מאוה כלל, וכמו שאמרנו שבקריעת ים סוף היה ביטול ענין מים המרמו לכח המאוה, ולכן היה להם מאוה למאוה. ומטאם היה כענין אכילת עץ הדעת שהילר הרע היה מחוץ לאדם אהראשון, ועל ידי החטא הכנים את עלמו לחוך

הרע, כן בני ישראל שענין התאוה היה מחוץ לגופס, והתאוו לבוא לתאוה. ויש לבאר מה היה רלונס בזה.

למדגו היום בפרקי אבות (פ"ב מ"ד) עשה רלונו כרלונך, כדי שיעשה רלונך כרצונו. בטל רצונך מפני רצונו, כדי שיבטל רצון אחרים מפני רצונך. במשנה מבואר ב׳ ענינים, עש<u>ה רצונו כרצונך, ובטל רצונך, ויש</u> לבאר ב' הענינים מה הם. בשפת אמת (מרל"ג לד"ה עשה) ועוד ספה"ק מבואר שכל המאוות ורצונות גשמיים הם כדי ליתן לחדם הבנה וידיעה באיזה חשק ורצון לריכים לעבוד את השי"ת, <u>וזה עומק הכונה</u> עשה רצונו כרצונך, ד<u>היינו שיעשה המצוח באו</u>תו חשק כאילו עושה רצון עלמו, וכמו שלרצון עלמו יש לו החלהבות עלומה עד שכל גופו מרגיש הרלון, כן לריך להיות ההתלהבות לעשות רצון בוראו. נמצא כי באופן הזה מתהפכים כל רצונות הגוף למלמדים את האדם באיזה אופן לעבוד את בוראו, וממילא כל רלונות גשמיים הם גורמים לדבר טוב, ודבר המביא את האדם לדבר טוב ממילא נתהפך להיות טוב בעלם, ועי"ז נעשו כל הרצונות העצמיים בטלים ממש, כי אין לו עוד רלונות עלמיים, שכולם נתהפכו לטוב, חהו בטל רצונך.

ועל פי זה מבאר השפת אמת שבני ישראל במדבר היה חסר להם את המלמד הזה של תאוות עולם הזה, כי נעקר מהם התאוה לעניני עוה"ז כנ"ל, וממילא היה חסר להם גם אר מאוה עובה, וזה היה רלונם בעת שהתאוו החיר הבנה בינו בדי לביא לדרות יותר ובנה

תשוקה והתלהבות. ותסיים השפת אתת כי

נחשב להם לחטא, שאע"פ שהיה בתחשבה

טובה, מ"מ השי"ח רצה שיהיו בני ישראל

באותו דור באופן אחר, ולא יעשו חשבונות
להוסיף בעבודתם, כי רצון השי"ת היה שלא

להיה להם תאוה כלל אף שלדעתם היה חסר
להם התלהבות לעבוד השי"ת.

ומבואר מזה ענין גדול בעבדות השי"ת,
שאס הרלונות הגשמיים נעשים
מערה וסיבה לאדם שיעבוד את השי"ת ביתר
און שאת, אז הרלונות מתהפכים לעוב, והוא ענין
ששייך לכל אדם, שיעשה חשבון בנפשו
להתבונן ברלונות הגשמיים שלו, וממנה ימלהב
לעבוד השי"ת עכ"פ באותו חשק, לקיים עשה
רלונו כרלונן.

יש בענין זה עוד נקודה, כי בעת שאדם (נ הולך לעשות איזה ענין גשמי ומתבונן שהרי ביכולת הגשמיות לגשם אותו ולהפילו לתוך עולם גשמי ולרחק אותו מבוראו, ומתוך אר זה הוא מתפלל להשי"ת שיצילו שלא יפול למטה, אז הרי הדבר הגשמי הביפ אותו להתקרבות להשי"ת בתפלחו שהתפלל מקודם, ואז לא יהיה ביכולת שהדבר יגשם אותו. ועל דרך זה מבאר השפת אמת ענין הברכה לפני שלהאכילה, כי רק מתוך חשבון הנפש שהולך לעסוק בדבר שיכול לנתק אותו מחיבורו להשי"ת, על ידי זה הוא מברך קודם האכילה, וזה מעלה כל האכילה, עיי"ש. וזה העבודה שייך לכל אדם בכל עת, על ידי מעט יישוב הדעת וחשבון הנפש יהיה ביכולתו להעלות מיושפת ביומיפים שפתדרום ופתרונים ביורורי

112/2) (8

(כא) שש מאות אלף רגלי העם אשר אנכי בקרבו. מלבד הפחותים י. ואתה אמרת בשר / אתו להם וגוי, הצאן ובקר ישחט להם ומצא לחם 56, חלילה שיסתפק משה ביכלתו של בורא בספוק צרכיהם, אבל אמר: שש מאות אלף רגלי העם אשר אנכי בקרבו, כלומר והן מחוסרי אמנה ואינן ראויים לנס, ובדרך הטבע אין דבר שיספיק להם. הצאן ובקר שיש להם שהוציאו ממצרים או כל דגים שבים שיכולין לצוד באותו צד המדבר שהם בו ישחט ויאסף להם ומצא להם. היספיק להם. בתמיה. והנה דעתו של משה ע"ה כי שאלתם אינה כאויה להתמלא. לא בדרך הנס ולא בדרך הטבע שאינן ראויים לכך. שהרי <u>מחוסרי</u> אמונה הין ולא עשו כי אם לנסות, וכן כתוב: וינסו אל בלבבם לשאל אכל לנפשם 57, ולא בדרך הטבע. שבדרך הטבע לא יספיק להם. והשיבו הקב"ה: היד ה' תקצר 58, לת<u>ת להם</u> שאלתם ולהספיקם בשר אפילו בדרך הטבע והמקרה ושלא בדרך הנס כלל, עתה תראה אשר עליך עליך הברי, שאמרתי לך. אספה לי שבעים איש מזקני ישראל 59, כי הרוח אשר עליך אני מאצילו על שבעים ומספיק להם. זהו שאמר מיד: ויצא משה וידבר אל העם את דברי ה' ויאסוף שבעים איש וגו', וירד ה' בענן וידבר אליו ויאצל מן הרוח 60, ומאריך יהולך בענין אלדד ומידד, וכשם שהרוח שלך אחד ומספיק לשבעים איש הזקנים. כך אני יכול להספיק בשר לאותן רבני מן העם שאמרת: שש מאות אלף רגלי. שלא בדרך נס כלל אלא בדרך טבע ומקרה. הוא שכתוב אחר כך: ורוח נסע מאת ה' ויגז שלוים מן הים 61, ווה היה בדרך הטבע שהוציאן מהים בשכבר היו שם ולא היו בריאה חדשה, ווהו

(9)